Chapitre 11

1 a connaissance

Platon, Protagoras et Aristote

« Jamais le soleil ne voit lombre. »
Léonard de Vinci
Théories de la connaissance

Les théories de la connaissance sont généralement des théories qui tentent de décrire notre rapport a
la connaissance : quelles sont les conditions au savoir ? Peut-on réellement connaitre ? Que peut-on
connaitre ? La connaissance a-t-elle des limites ? N’avons-nous pas toujours un biais, un point de vue
particulier, comme le suggere cette citation plus haut de Léonard de Vinci ? L’enquéte sur la vérité
implique quel genre de démarche ? La vérité existe-t-elle ? Explorons ici ce qu’en pense le philosophe
Platon, le sophiste Protagoras et finalement le philosophe Aristote.

11.1 Platon

Débat inévitable en philosophie, qu’est-ce que connaitre ? Y a-t-il une vérité au sujet de la justice » Si
oui, est-il possible d’atteindre la vérité ? Il est tout a fait pertinent de se poser cette question. Pensez-y
: 2 quol bon définir la justice si la vérité est impossible ou inatteignable ? Et s’il est possible d’atteindre
la vérité sur la justice, pourquoi la méthode socratique serait-elle la meilleure ? En quoi la méthode de
Thrasymaque (observer les faits et en déduire une définition de la justice) est-elle impropre a la
recherche de la vérité en cette matiere ? Platon nous offre ici une réponse, a travers la célebre A/égorie
de la caverne. Nous verrons qu’en tant que philosophe, il ne faut pas qu’étre convaincant par I’éloquence,
la rhétorique ou I’étalage de preuves. 11 faut convaincre rationnellement, c’est-a-dire démontrer qu’une
idée résiste a toute réfutation, donc qu’elle posséde une valeur de vérité universelle.

« La valeur d’une idée n'a rien a voir avec la conviction de celui qui l'excprime. »
Oscar Wilde

Dans le récit philosophique de Platon, toujours chez le riche Céphale, lors d’une célébration nocturne
en T'honneur de la déesse Bendis, Socrate va s’intéresser a cette question de la connaissance.
Contrairement a beaucoup de sophistes qui voient la connaissance comme étant relative, Socrate va
formuler, sous la plume de Platon, une théorie de la connaissance qui vise plutot la vérité, la seule et
l'unique : 'universelle. Pour Platon, il existe des vérités. Des idées vraies, versus des opinions qui n’ont
pas de valeur de vérité. Rappelez-vous le chapitre 8 portant sur Socrate : celui-ci est le premier qui
cherche a définir les idées par leur concept, et la vérité par son caractere universel. Le concept universel
est, chez Platon, I'Idée, la vérité. Cest-a-dire quune idée vraie I'est universellement, et non relativement
a tel individu ou tel groupe d’individus.

Pour exprimer sa théorie, Platon a recours a une image : I’allégorie de la caverne. Celle-ci nous aide en
effet 2 comprendre I’état du monde face au réel savoir selon Platon. Des hommes prisonniers d’une
caverne, condamnés a observer des ombres de la réalité. C’est une image étrange, mais fort utile pour
comprendre ce qu’est la connaissance selon Platon. Voici Pextrait, tiré du Livre 1'1I de La Républigue.

Extrait 16 : L’Allégorie de la caverne

(5142) — Eh bien apres cela, dis-je, compare notre nature, considérée sous le rapport de
I’éducation et du manque d’éducation, a la situation suivante. Voici des hommes dans une



habitation souterraine en forme de grotte, qui a son entrée en longueur, ouvrant a la lJumiére
du jour 'ensemble de la grotte ; ils y sont depuis leur enfance, les jambes et la nuque pris dans
des liens qui les obligent a rester sur place et a ne regarder (514b) que vers I'avant, incapables
qu’ils sont, a cause du lien, de tourner la téte ; leur parvient la lumiére d’un feu qui brale en
haut et au loin, derriére eux ; et entre le feu et les hommes enchainés, une route dans la hauteur,
le long de laquelle voici qu’un muret a été élevé, de la méme facon que les démonstrateurs de
marionnettes disposent de cloisons qui les séparent des gens ; c’est par-dessus qu’ils montrent
leurs merveilles.

— Je vois, dit-il.

— Vois aussi, le long de ce muret, des hommes qui portent (514¢) des objets fabriqués de
toute sorte qui dépassent du muret, des statues d’hommes (515a) et d’autres étres vivants,
faconnées en pierre, en bois, et en toutes matiéres ; parmi ces porteurs, comme il est normal,
les uns parlent, et les autres se taisent.

— C’est une image étrange que tu décris 1a, dit-il, et d’étranges prisonniers.

— Semblables a nous, dis-je. Pour commencer, en effet, crois-tu que de tels hommes auraient
pu voir quoi que ce soit d’autre, d’eux-mémes et les uns des autres, que les ombres qui, sous
Petfet du feu, se projettent sur la paroi de la grotte en face d’eux ?

— Comment auraient-ils fait, dit-il, puisqu’ils ont été contraints, tout au long de leur vie, de
garder (515b) la téte immobile ?

— Et en ce qui concerne les objets transportés ? n’est-ce pas la méme chose ?

— Bien sur que si.

— Alors, s’ils étaient 2 méme de patler les uns avec les autres, ne crois-tu pas qu’ils
considéreraient ce qu’ils verraient comme ce qui est réellement ?

— Si, nécessairement.

— Et que se passerait-il si la prison comportait aussi un écho venant de la paroi d’en face ?
Chaque fois que 'un de ceux qui passent émettrait un son, crois-tu qu’ils penseraient que ce
qui ’émet est autre chose que 'ombre qui passe ?

— Non, par Zeus, je ne le crois pas, dit-il.

— Des lors, dis-je, de tels (515¢c) hommes considéreraient que le vrai n’est absolument rien
d’autre que I'ensemble des ombres des objets fabriqués.

— Tres nécessairement, dit-il.

— Examine alors, dis-je, ce qui se passerait si on les détachait de leurs liens et si on les guérissait
de leur égarement, au cas ou de facon naturelle les choses se passeraient a peu prés comme
suit. Chaque fois que 'un d’eux serait détaché, et serait contraint de se lever immédiatement,
de retourner la téte, de marcher, et de regarder la lumicre, a chacun de ces gestes il souffrirait,
et I’éblouissement le rendrait incapable de distinguer les choses dont (515d) tout a 'heure il
voyait les ombres ; que crois-tu qu’il répondrait, si on lui disait que tout a heure il ne voyait
que des sottises, tandis qu'a présent qu’il se trouve un peu plus prés de ce qui est réellement,
et qu’il est tourné vers ce qui est plus réel, il voit plus correctement ? Surtout si, en lui montrant
chacune des choses qui passent, on lui demandait ce qu’elle est, en le contraignant a répondre ?
Ne crois-tu pas qu’il serait perdu, et qu’il considérerait que ce qu’il voyait tout a ’heure était
plus vrai que ce qu’on lui montre a présent ?

— Bien plus vrai, dit-il.

— Et de plus, si on le contraignait aussi a tourner les yeux (515¢) vers la lumiére elle-méme,
n’aurait-il pas mal aux yeux, et ne la fuirait-il pas pour se retourner vers les choses qu’il est
capable de distinguer, en considérant ces dernicres comme réellement plus nettes que celles
qu’on lui montre ?

— Si, C’est cela, dit-il.

— Et si on l'arrachait de 1a par la force, dis-je, en le faisant monter par la pente rocailleuse et
raide, et si on ne le lachait pas avant de I'avoir tiré dehors jusqu’a la lumiére du soleil, n’en
souffrirait-il pas, et ne s’indignerait-il pas d’étre trainé de la sorte ? et lorsqu’il arriverait (516a)



a la lumicre, les yeux inondés de I’éclat du jour, serait-il capable de voir ne fat-ce qu’une seule
des choses qu’a présent on lui dirait étre vraies ?

— Non, il ne le serait pas, dit-il, en tout cas pas tout de suite.

— Oui, je crois qu’il aurait besoin d’accoutumance pour voir les choses de la-haut. Pour
commencer ce seraient les ombres qu’il distinguerait plus facilement, et apres cela, sur les eaux,
les images des hommes et celles des autres réalités qui s’y reflétent, et plus tard encore ces
réalités elles-mémes. A la suite de quoi il serait capable de contempler plus facilement, de nuit,
les objets qui sont dans le ciel, et le ciel lui-méme, en tournant les yeux vers la lumiere des
astres et de la lune, (516b) que de regarder, de jour, le soleil et la lumiére du soleil.

— Forcément.

— Alors je crois que c’est seulement pour finir qu’il se montrerait capable de distinguer le
soleil, non pas ses apparitions sur les eaux ou en un lieu qui n’est pas le sien, mais lui-méme
en lui-méme, dans la région qui lui est propre, et de le contempler tel qu’il est.

— Nécessairement, dit-il.

— Etapres cela, des lors, il conclurait, grace a un raisonnement au sujet du soleil, que c’est lui
qui procure les saisons et les années, (516¢) et qui régit tout ce qui est dans le lieu du visible,
et qui aussi, d’une certaine facon, c’est cause de tout ce qu’ils voyaient la-bas.

— 1l est clair, dit-il, que c’est a cela qu’il en viendrait ensuite.

— Mais dis-moi : ne crois-tu pas que, se souvenant de sa premiére résidence, et de la "sagesse”
de la-bas, et de ses codétenus d’alors, il s’estimerait heureux du changement, tandis qu’eux il
les plaindrait ?

— Si, certainement.

— Les honneurs et les louanges qu’ils pouvaient alors recevoir les uns des autres, et les
privileges réservés a celui qui distinguait de la facon la plus aigué les choses qui passaient,
(516d) et se rappelait le mieux lesquelles passaient habituellement avant les autres, lesquelles
apres, et lesquelles ensemble, et qui sur cette base devinait de la fagon la plus efficace laquelle
allait venir, te semble-t-il qu’il aurait du désir pour ces avantages-la, et qu’il jalouserait ceux qui,
chez ces gens-la, sont honorés et exercent le pouvoir ? ou bien qu’il éprouverait ce dont parle
Homere, et préférerait de loin, "étant aide-laboureur, ...étre aux gages d’un autre homme, un
sans-terre... " et subir tout au monde plutdt que se fonder ainsi sur les appatences, et vivre de
cette facon-la ?

— Je le crois (516¢) pour ma part, dit-il : il accepterait de tout subir, plutdt que de vivre de
cette facon-la.

— Alors représente-toi aussi ceci, dis-je. Si un tel homme redescendait s’asseoir a la méme
place, n’aurait-il pas les yeux emplis d’obscurité, pour étre venu subitement du plein soleil ?
— Si, certainement, dit-il.

— Alors ¢’ lui fallait 2 nouveau émettre des jugements sur les ombres de la-bas, dans une
compétition avec ces hommes-la qui n’ont pas cessé d’étre prisonniers, au moment ou lui est
aveuglé, avant (517a) que ses yeux ne se soient remis, et alors que le temps nécessaire pour
P’accoutumance serait loin d’étre négligeable, ne préterait-il pas a rire, et ne ferait-il pas dire de
lui : pour étre monté la-haut, le voici qui revient avec les yeux abimés ? et : ce n’est méme pas
la peine d’essayer d’aller la-haut ? Quant a celui qui entreprendrait de les détacher et de les
mener en-haut, ’ils pouvaient d’une fagon ou d’une autre s’emparer de lui et le tuer, ne le
tueraient-ils pas ?

— Si, certainement, dit-il.

— Eh bien c’est cette image, dis-je, mon ami Glaucon, qu’il faut appliquer intégralement a ce
dont nous parlions auparavant : (517b) en assimilant la région qui apparait grace a la vue au
séjour dans la prison, et la lumiére du feu en elle a la puissance du soleil, et en rapportant la
montée vers le haut et la contemplation des choses d’en-haut a la montée de ’ame vers le lieu
intelligible, tu ne seras pas loin de ce que je vise, en tout cas, puisque c’est cela que tu désires
entendre. Un dieu seul sait peut-étre si cette visée se trouve correspondre a la vérité. Voila
donc comment m’apparaissent les choses : dans le connaissable, ce qui est au terme, c’est 'idée



du bien, (517¢) et on a du mal a la voir, mais une fois qu'on I’a vue on doit conclure que c’est
elle, a coup str, qui est pour toutes choses la cause de tout ce qu’il y a de droit et de beau, elle
qui dans le visible a donné naissance a la lumiére et a celui qui en est le maitre, elle qui dans
I'intelligible, étant maitresse elle-méme, procure vérité et intelligence ; et que c’est elle que doit
voir celui qui veut agir de maniére sensée, soit dans sa vie personnelle, soit dans la vie publique.
— Je le crois avec toi moi aussi, dit-il, en tout cas pour autant que j’en suis capable.

— Alors va, dis-je, crois avec moi aussi ce qui suit : ne t’étonne pas que ceux qui sont allés la-
bas ne consentent pas a s’occuper des affaires des hommes, (517d) mais que ce dont leurs
ames ont envie, ce soit d’étre sans cesse la-haut. On pouvait bien s’attendre qu’il en soit ainsi,
si la aussi les choses se modélent sur I'image décrite auparavant.

— On pouvait certes s’y attendre, dit-il.

— Mais voyons: crois-tu quil y ait a s’étonner, dis-je, si quelqu’un qui est passé des
contemplations divines aux malheurs humains se montre dépourvu d’aisance et parait bien
risible, lorsque encore aveuglé, et avant d’avoir pu suffisamment s’habituer a 'obscurité autour
de lui, il est contraint d’entrer en compétition devant les tribunaux, ou dans quelque autre lieu,
au sujet des ombres de ce qui est juste, ou des figurines dont ce sont les ombres, et de disputer
sur la facon dont ces choses (517¢) sont congues par ceux qui n’ont jamais vu la justice elle-
méme ?

— (517¢) Cela n’est nullement étonnant, dit-il.

— Un homme, en tout cas un homme pourvu de bon sens, (518a) dis-je, se souviendrait que
c’est de deux facons et a partir de deux causes que les troubles des yeux se produisent :
lorsqu’ils passent de la lumiére a 'obscurité, ou de Pobscurité a la lumiere. Et, considérant que
la méme chose se produit aussi pour I'ame, chaque fois quil en verrait une troublée et
incapable de distinguer quelque objet, il ne rirait pas de fagon inconsidérée, mais examinerait
si, venue d’une vie plus lumineuse, c’est par manque d’accoutumance qu’elle est dans le noir,
ou si, passant d’une plus grande ignorance a un état plus lumineux, (518b) elle a été frappée
d’éblouissement par ce qui est plus brillant ; des lors il estimerait la premiére heureuse
d’éprouver cela et de vivre ainsi, et plaindrait la seconde ; et au cas ou il voudrait rire de cette
dernicre, son rire serait moins ridicule que §’il visait I'ame qui vient d’en haut, de la lumicre.
— Ce que tu dis la est treés approprié, dit-il.

— 1l faut des lors, dis-je, si tout cela est vrai, que sur ce sujet nous jugions a peu pres ainsi :
que I’éducation n’est pas précisément ce que certains, pour en faire la réclame, affirment qu’elle
est. Ils affirment, n’est-ce pas, que le savoir (518c) n’est pas dans I'ame, et qu’eux I'y font entrer,
comme s’ils faisaient entrer la vision dans des yeux aveugles.

— Oui, C’est ce qu’ils affirment, dit-il.

— Or le présent argument en tout cas, dis-je, signifie que cette puissance d’apprendre est
présente dans I’ame de chacun, avec aussi I'organe grace auquel chacun peut apprendre :
comme si on avait affaire a un ceil qui ne serait pas capable de se détourner de 'obscur pour
aller vers ce qui est lumineux autrement qu’avec ’ensemble du corps, ainsi c’est avec
Iensemble de 'ame qu’il faut retourner cet organe pour I’écarter de ce qui est soumis au
devenir, jusqu’a ce qu’elle devienne capable de soutenir la contemplation de ce qui est, et de la
région la plus lumineuse de ce qui est. Or cela, c’est ce que nous affirmons étre (518d) le bien.
N’est-ce pas ?

— Oui.

— L’éducation deés lors, dis-je, serait I'art de retourner cet organe lui-méme, 'art qui sait de
quelle facon le faire changer d’orientation le plus aisément et le plus efficacement possible,
non pas 'art de produire en lui la puissance de voir, puisqu’il la possede déja, sans étre
correctement orienté ni regarder 1a ou il faudrait, mais I’art de trouver le moyen de le réorienter.
— Oui, apparemment, dit-il,

— Deés lors les autres vertus, que 'on appelle vertus de 'ame, risquent bien d’étre assez
proches de celles du corps, (518e) car elles n’y sont pas préalablement présentes en réalité, et
on les y crée plus tard par des habitudes et des exercices — tandis qu’apparemment la vertu



de penser se trouve trés certainement appartenir a quelque chose de plus divin, qui ne perd
jamais sa puissance, mais qui, en fonction du retournement quil subit, devient utile et
avantageux ou au contraire (519a) inutile et nuisible. N’as-tu jamais réfléchi, a propos de ceux
dont on dit qu’ils sont des méchants, mais qu’ils savent y faire, combien leur ame mesquine
sait regarder de facon percante et distinguer avec acuité les choses vers lesquelles elle s’est
tournée, car elle n’a pas la vue faible, mais est contrainte de servir la méchanceté, si bien que
plus elle regarde avec acuité, plus elle fait de mal ?

— Oui, exactement, dit-il.

— Cependant, dis-je, cette ame mesquine, avec la nature qu’elle a, si en taillant en elle des
I’enfance on la débarrassait de ce qui P'apparente au devenir, comme on enléverait des charges
de plomb (519b) qui, venues se coller a sa nature a force de victuailles, de plaisirs, et de
convoitises de ce genre, tournent la vue de I'ame vers le bas ; si elle en était débarrassée, et
qu’elle se retournait vers ce qui est vrai, ce méme organe, chez les mémes hommes, verrait
aussi cela avec la plus grande acuité, comme il voit ce vers quoi il est a présent tourné.

— Oui, ce serait normal, dit-il.

— Mais dis-moi : ne serait-il pas normal, dis-je — et nécessaire, en fonction de ce qui a été dit
auparavant —, que ceux qui sont sans éducation et sans expérience de la vérité ne sachent
jamais administrer une cité de facon satisfaisante, (519c) ni non plus ceux qu’on laisse passer
leur vie, jusqu’a sa fin, dans ’éducation ? les premiers parce qu’ils n’ont pas un but unique dans
la vie, dont la visée orienterait tout ce qu’ils auraient a faire dans leur vie personnelle comme
dans la vie publique ; les autres parce qu’ils n’iront pas s’en charger de leur plein gré. Car ils
sont persuadés d’étre parvenus de leur vivant dans les iles des Bienheureux.

— Clest vrai, dit-il.!

Ainsi, voila la véritable connaissance : se détacher des chaines de I'ignorance, se détacher des opinions,
ces ombres de la vérité. Cela veut également dire se détacher de la double ignorance (je ne sais pas que je
ne sais pas ou, plus simplement, j’affirme savoir) pour aller vers la simple ignorance (je sais que je ne
sais rien, que je ne connais pas la vérité), pour accéder, lentement mais siirement, grace a un travail
rigoureux de la raison, au monde des idées.

Pour Platon, I'idée est le modéle. La vérité qui donne la forme aux copies. Nous en reparlerons un peu
plus loin, a la section Le monde des idées. Ainsi, la justice de Thrasymaque est, pour Platon, #ne pale
copie de la véritable justice, une ombre de la vérité, du modele unique. Thrasymaque, en recherchant la
justice par Pobservation, reste prisonnier des chaines de I'ignorance, propres au monde sensible. 1l ne
croit que ce qu’il voit. Il est persuadé de savoir. 1l est donc, aux yeux de Platon, doublement ignorant.
11 ne sait pas qu’il ne sait pas. C’est plutét la dialectique qui mene a la vérité. Jeter ce qui contient de la
contradiction (dialectique réfutative) et conserver ce qui est cohérent permet de s’éloigner des opinions
pour tendre vers la vérité, selon Platon. C’est cela, sortir de la caverne. Croire ce que 'on voit n’est pas
suffisant. N’oublions pas que Platon est un rationaliste. Seule la raison permet /a montée de I'ame vers le lien
intelligible.

Pour qui voudrait aller plus loin, une autre image, /analogie de la ligne, permet de comprendre les niveaux
de connaissance pour Platon. Le monde est, selon Platon, double, d’autres diront binaire : monde
visible (caverne) et monde intelligible (sortie de la caverne).

Iy a d’abord les conjectures (illusions, représentations—ombres), puis les croyances (que 'on a a partir
du visible—~étres vivants, objets). Puis on monte encore davantage vers le lieu intelligible par la raison
mathématique (pensée discursive) pour enfin accéder a la dialectique (intellection pure—formes

! Platon, La République, traduction d’Emile Chambry de 1936 publié chez Garnier, Patis, 514a a 519c.



intelligibles, idées !). On voit bien ici qu’il y a une direction pour Platon : on part de la simple image
pour cheminer, grace a la raison, vers le monde des idées.

Aussli, nous voyons dans cette .A/Mégorie de la caverne, qu’ll y a obligation morale de suivre cette ligne de
la connaissance. Socrate est précisément ce philosophe qui « redescend » pour délivrer (par la réfutation

puis la dialectique)

—
les prisonniers, ses Ef; Monde sensible Monde intelligible %j
concitoyens e ; - -
athéniens. Bt cela, || Conjectures, | Croyance et | Pensée Dlalecthue
nous lavons vu, au || lusions, conviction discursive, (intellection
péril de sa vie ! 1l (images, (objets raison pure, idées)
croit donc 4 la | ombres, sensibles) mathématique y
nécessité, morale et ;;:reﬂets) 3
olitique, de o : e :
potitq 2 Justice = équilibre entre ces trois fbrces de 'homme
retourner « en bas » ~
et de délivrer les

gens de leur double

ignorance. Si je dis « politique », c’est que la est I'objectif de La République, jeter les fondements d’une
constitution juste ! La philosophie, la quéte de la connaissance, releve alors d’une grande responsabilité.
1l ne s’agit pas de contempler les idées pour le plaisir, mais pour le bien de la Cité, comme en témoigne

le passage suivant.

Extrait 17

— C’est donc notre tache, dis-je, a nous les fondateurs, que de contraindre les naturels, les
meilleurs a aller vers I'enseignement que précédemment nous avons déclaré étre le plus
important, a voir le bien (519d) et a accomplir cette ascension, et une fois qu’apres leur
ascension ils auront vu de fagon satisfaisante, de ne pas leur permettre ce qui a présent leur est
permis.

— Qu’est-ce donc ?

— D’y rester, dis-je, et de ne pas consentir a redescendre aupres des prisonniers de tout a
I'heure, et a prendre part aux peines comme aux honneurs qui ont cours chez eux, que ces
honneurs soient plus ou moins négligeables ou substantiels.

— Alors, dit-il, nous commettrons une injustice envers eux, et rendrons leur vie pire, alors
qu’elle pourrait étre meilleure ?

— Tu as oublié (519¢) a nouveau, mon ami, dis-je, qua la loi il n’importe pas qu’un groupe
quelconque dans la cité réussisse de fagon exceptionnelle, mais qu’elle veut agencer les choses
de telle facon que cela se produise dans la cité tout entiére, en mettant les citoyens dans
I’harmonie par la persuasion et par la contrainte, et en faisant en sorte qu’ils échangent les uns
avec les autres les services que chaque groupe est capable (520a) de rendre a ce qui est
commun ; que la loi elle-méme produit de tels hommes dans la cité non pas pour laisser chacun
d’eux se tourner vers ce qu’il veut, mais pour elle-méme se servir d’eux afin de lier la cité a
elle-méme.

— C’est vrai, dit-il. En effet, je ’avais oublié.

— Opbserve alors, Glaucon, dis-je, que nous ne commettrons pas d’injustice envers ceux qui
chez nous deviennent philosophes, mais que nous leur tiendrons un langage de justice, en les
contraignant de surcroit a se soucier des autres et a les garder. (520b) Nous leur dirons en effet
qu’il est normal que ceux qui deviennent comme eux, dans les autres cités, ne prennent pas
leur part des peines qu’on y assume : car c’est de leur propre mouvement qu’ils se développent,



en dépit du régime politique qui régne en chacune, et il est juste que ce qui se développe de
soi-méme, ne devant sa nourriture a personne, ne désire pas non plus payer a quiconque le
prix de sa nourriture. Mais dans votre cas, c’est nous qui pour vous-mémes comme pour le
reste de la cité, comme cela se passe dans les essaims, vous avons engendrés pour étre des
chefs et des rois, en vous donnant une éducation meilleure et plus parfaite que n’est celle des
autres, (520c) c'est en vous rendant plus capables de participer de 'un et de l'autre mode de
vie. Il vous faut donc descendre, chacun a votre tour, vers le séjour commun des autres, et
vous accoutumer a contempler les choses obscures. Une fois accoutumés, en effet, vous verrez
dix mille fois mieux que ceux de la-bas ; vous reconnaitrez chacune des figurines : ce qu’elle
est, et de quoi elle est 'image, pour avoir vu le vrai sur ce qui est beau, juste, et bon. Et ainsi
C’est en état de veille que la cité sera administrée, par nous et par vous, et non pas en songe,
comme a présent ou la plupart sont administrées par des gens qui se combattent les uns les
autres pour des ombres, et qui entrent en dissension (520d) pour le pouvoir, comme si ¢’était
la quelque grand bien, or le vrai est en quelque sorte ceci : la cité ou vont diriger ceux qui sont
les moins empressés a diriger, c’est celle-la qui est nécessairement administrée le mieux et avec
le moins de dissension, et celle que dirigent les gens opposés est dans I’état opposé.

— Oui, exactement, dit-il.

— Crois-tu alors que ceux que nous avons élevés, entendant cela, continueront a refuser de
nous croire, et ne consentiront pas a s’associer aux peines de la cité, chacun a son tour, tout
en passant la plus grande partie de leur temps entre eux dans la région pure ?

— C’est impossible, dit-il. Car ce sont (520e) bien la des prescriptions justes que nous
imposerons a des hommes justes. Cependant, avant tout c’est comme vers une obligation que
chacun d’entre eux se portera vers le pouvoir, a 'opposé de ce que font ceux qui dirigent a
présent dans chaque cité.

— C’est cela, mon camarade, dis-je. Si tu trouves, pour ceux qui vont diriger, une vie meilleure
que (521a) ce pouvoir méme, Cest que tu as la possibilité de faire naitre une cité bien
administrée. Car c’est en elle seule que le pouvoir sera exercé par ceux qui sont réellement
riches, non pas d’or, mais de la richesse que doit posséder ’'homme heureux, a savoir d’'une
vie bonne et pleine de raison. Mais si ce sont des mendiants, des hommes affamés de biens
personnels qui se portent vers les affaires publiques, croyant que c’est 1a quil y a du bien a
dérober, tu n’auras pas cette possibilité. Car quand I'exercice du pouvoir devient 'objet d’un
combat, une telle guerre, qui oppose des proches et se déroule a 'intérieur, les détruit a la fois
eux-mémes, et le reste de la cité.

— C’est tout a fait vrai, dit-il.

— (521b) Or as-tu, dis-je, 'idée de quelque autre vie capable de mépriser les charges de
direction politique, en dehors de la vie consacrée a la philosophie véritable ?

— Non, par Zeus, dit-il.

— Mais par ailleurs il faut que ce ne soient pas des amoureux de I'exercice du pouvoir qui s’y
portent. Sinon, les amoureux rivaux se combattront mutuellement.

— Comment ’éviteraient-ils, en effet ?

— Alors quels autres contraindras-tu a se porter vers la garde de la cité, sinon ceux qui tout a
la fois sont les plus doués de sens pour trouver les moyens par lesquels le mieux administrer
une cité, et qui possedent d’autres titres honorifiques, et une vie meilleure que la vie politique ?
— Aucuns autres, dit-il. » 2

Si Socrate craint injustice plus que la mort, alors la meilleure fagon de combattre 'injustice est d’abord
de la comprendre. Pour ce faire, il faudra la définir. Comment la définir ? Platon croit que c’est en

2 Platon, La Républigue, traduction d’Emile Chambry de 1936 publié chez Garnier, Paris, 519d a 521c.



étudiant non pas ses effets concrets ici-bas mais bien en observant / cie/ des idées, ce monde intelligible
ou l'idée de la justice pourra apparaitre au sage dans toute sa splendeur. Ce sage est celui qui sait se
servir de sa raison pour réduire en miettes les arguments illogiques, les préjugés, les sophismes et autres
erreurs de logique pour cheminer vers le haut (vers le lieu intelligible) pour atteindre la vérité. Il y a
donc pour Platon une vérité. Et c’est la méthode dialectique qui nous y mene. Le prisonnier pourra se
libérer grace au sage qui l'aide a sortir de 'ombre et a cheminer vers les idées. Prendre ses distances
des apparences pour aller vers la vérité, voila le trajet de la connaissance, selon Platon.

Le monde des idées

Précisons encore un peu cette idée de « vraie » connaissance, car ici Platon innove : les concepts que la
dialectique permet d’approcher ne sont pas des concepts abstraits, mais possedent plutét une réalité
concréte. Ils forment le ciel ou le monde des idées. Les idées pures, ces modeles que Platon nomme les
formes, ont une réalité propre. Certains parlent méme alors d’un réalisme. Le monde des idées serait
une métaphysique, c’est-a-dire un monde bien réel au-dela du monde physique. De la méme maniére
qu’un chrétien dira que Dieu n’est pas qu'une idée ou un concept, mais qu’il est bel et bien un étre qui
existe réellement sous forme d’esprit, donc invisible dans le monde physique (mais tout de méme bien
réel) ; de l]a méme maniere Platon dira quune idée générale, universelle, donc pure, existe. Ce n’est pas
une création humaine ! On peut donc imaginer que si ’humanité devait disparaitre, 'idée de justice,
par exemple, resterait. La « vraie » justice, le « vrai » bien, la « vraie » égalité, ces idéaux continueraient
de produire du juste, du bien ou de I’égalité sur terre.

Les idées pures sont, pour Platon, des modeles. S’il y a du juste dans une action, c’est qu’en partie cette
action releve du modeéle, de I'idée pure de justice. Comment atteindre ce modele, cet idéal, cette idée
pure qui brille dans le ciel métaphysique du monde des idées ? Par la raison, par la dialectique, par la
sagesse du philosophe qui tente de déjouer les opinions les plus influentes pour se hisser le plus haut
possible vers le ciel des vérités. Ici Platon ressemble a son maitre Socrate. En effet, ce dernier tente de
définir le concept, il cherche la définition universelle. Mais la ou Platon va plus loin, c’est en affirmant
que P'essence d’une chose, son Idée, a une existence propre et sert de modele. Comme il existe, par
exemple, des millions de chevaux, tous différents, mais tous viendraient d’un méme modele : 'Idée de
cheval. Et, pour revenir a la justice, Platon sait probablement tres bien que son modéle de la justice est
un idéal qui, par définition, reste hors de portée. Aucun peuple du monde ne pourrait vivre dans une
cité parfaitement juste. Mais ce qui importe est plutot le fait qu’avec le modele, I'idéal de justice, on
puisse au moins s’en rapprocher.

De maniere plus générale, nous pouvons retenir de cette A/égorie de la caverne, image de la théorie de la
connaissance de Platon, que le plus souvent, le commun des mortels restera malheureusement enchainé
a ses opinions, ses limites, qui le tiennent loin de la vérité.

« Jle connais mes limites, ¢'est pourquoi je vais an-dela. »
Serge Gainsbourg

Des milliers d’opinions et de préjugés sont déversés depuis notre enfance sur notre esprit, par nos
proches, nos amis, notre famille, notre société. Aujourd’hui, nous pourrions ajouter l'influence de la
télévision, de la publicité, des médias sociaux et, pourquoi pas, de la politique, des grandes entreprises
et des films d’Hollywood ! Cela rend la recherche de la vérité bien difficile. La sagesse est alors, a I’aide
de la raison, de trier dans toutes ces idées, les bonnes idées des moins bonnes. A I'aide des critéres de
la rationalité, nous poutrrions peu a peu nous délivrer de nos chaines et cheminer vers la vérité.



S’il est vrai que cette sagesse est encore aujourd’hui sans cesse rappelée, s’il est vrai qu’il faudra toujours
réfléchir de fagon critique pour s’éloigner de 'opinion commune, on peut aussi se demander si Platon
a tout de méme entiérement raison. Y a-t-il des vérités pures, métaphysiques, qui soient de réels
modeles pour les étres du monde sensible et, le cas échéant, I’étre humain a-t-il vraiment le pouvoir de
les atteindre ?

Dans la section suivante, nous allons aborder une critique de la #héorie des Idées de Platon a travers la
pensée de Protagoras.

11.2 Protagoras

Protagoras était un célébre sophiste qui vécut a la méme époque que Socrate. Il est connu en
philosophie pour avoir développé une position bien argumentée sur le relativisme. Au chapitre 8 de ce
livre, je vous ai expliqué que les sophistes sont régulierement associés péjorativement aux sophismes,
comme §’ils étaient responsables des ruses et de la mauvaise volonté en argumentation. Thrasymaque,
par exemple, le sophiste au caractére terrible (1), développe une argumentation soutenue sur la justice
(du moins, plus solide que celle de

Céphale). Platon le décrit pourtant

PROT AGORAS comme habité dune mauvaise

volonté, comme si Thrasymaque
désirait gagner plutot que d’entendre

raison. C’est souvent ce que l'on
’
« L’homme est la mesure de toute chose. » retient des sophistes. Platon les

ITavtwv xpnpdrev pérpov éotiv Avbpwmog.

dépeint  réguliecrement  ainsi.
Toutefois, il y a peu de sources
pour vérifier ces informations.
Aussi, Platon a présenté certains
sophistes avec éloge et respect.
Protagoras est de ceux-la.

Protagoras serait né vers -490, a
Abdere, en Thrace (actuellement
dans le nord de la Grece). 1l a été
célebre a Athénes, ou il aurait fait
de nombreux séjours. Selon
! plusieurs  sources, Protagoras
aurait méme eu lestime de
Périclés, qui lui aurait confié une

importante mission, celle d’écrire
une Constitution démocratique

Protagoras, né en-490 et décédé vers -420 est un célebre so- pour une nouvelle colonie de

> : e L.
phiste de I'Antiquité. Il est connu pour son relativisme sophis- Pempire athénien’. En véritable
tiqué. « L’Homme est la mesure de toute chose »... Il n’y a do maitre de largumentation qu’il
nc pas de vérité. Mais certaines idées ont plus de valeur que était, la démocratie était le régime
d’autres, surtout si elles supportent la démocratie, systeme poli- tout indiqué pour Protagoras

tique par excellence qui permet le libre échange d’idées par

JRET c’est a travers les débats d'idées que
la rhétorique.

le consensus du peuple se dégage
et influence les lois. Il aurait

3 11 s’agirait de la cité de Thouria, selon Diogéne.



exercé le travail de sophiste une quarantaine d’années et serait mort a plus ou moins 70 ans, vers -420.
On dit qu’il fut expulsé d’Athénes pour son impiété, selon une célébre formule : Des dieux, je ne sais s'ils
sont on 5'ils ne sont pas.

Dans cette section, nous verrons la these la plus répandue de Protagoras, le relativisme, et nous
pourrons en conclure qu’il n’est pas ce sophiste qui ne souhaite que gagner, mais plutot que ses idées
ont une profondeur digne des grandes théses philosophiques.

These de Protagoras

La rhétorigne qui, en grec, signifie « technique de 'art oratoire », est la spécialité des sophistes. Protagoras
est donc célebre pour la maitrise de cet art. Platon en donne une image dans son livre Profagoras. Lots
d'une visite de Protagoras a Athenes, tous les jeunes et moins jeunes veulent profiter de son savoir.
Socrate accompagne alors chez Callias le jeune Hippocrate qui est bien excité de savoir le célebre
sophiste en ville et qui souhaite ardemment suivre ses lecons. On est alors préts a payer des sommes
colossales pour bénéficier de son savoir.

Mais de quel savoir s'agit-il ? Platon va alors critiquer la position philosophique de Protagoras en la
caractérisant de relativiste. La position du sophiste est-elle vraiment ancrée dans un relativisme ?

Selon Protagoras, I'homme est la mesure de toute chose.

C’est-a-dire que le vent, par exemple, n’est pas chaud ou froid, mais plutdt chaud pour celui-ci et froid
pour celui-la. Bien entendu, si 'on recherche la vérité, comme le fait Socrate, et que par la on entend
I’essence des choses (ou une définition universelle), alors rien, de ce point de vue, n’est définissable. La
justice sera telle pour l'un et telle pour Iautre : [intérét du plus fort pour Thrasymaque et /intérét de tous
pour Platon. Platon et Thrasymaque auraient tous deux eu raison, selon Protagoras ?

Ce serait méconnaitre la subtilité de la pensée de Protagoras que d’en conclure cela. Un critére semble
se dégager de sa pensée pour établir une certaine « véracité » des concepts : /uzilité ou l'avantagenx. En
effet, le relativisme de Protagoras implique que pour arriver a des définitions, il faut discuter. C’est la
ou l'art de la rhétorique entre en jeu. Plus la these d’un acteur de la discussion se présente comme utile
a la société ou a un groupe, plus elle a de chances de faire consensus. Apres tout, il est assez rare
d’arriver en groupe a dégager une vérité universelle. Le plus souvent, les discussions pouvaient mener,
comme c’est encore le cas aujourd’hui, 2 un certain consensus, parfois faible, parfois fort. Conscient
de cette réalité dans la pratique, Protagoras ne cherche donc pas la vérité mais I'utile. Sans certitude,
on peut au moins chercher a cerner et a satisfaire les zn#éréts des individus ou des groupes concernés
dans une discussion. Dés qu’une idée sert les intéréts d’un groupe, elle n’est peut-étre pas « vraie » mais,
en tout cas, elle sera utile.

Ne chercher que I'utile pour soi parait certainement égoiste. Mais la pensée de Protagoras va plus loin
en subtilité. Il faut d’abord ajouter au critére d’utilité I'idée qu’une pensée (ou un argument), sans étre
« vraie », pourrait étre mezlfeure qu’une autre.

[Les idées “vraies”| « Moi, je conviens que les unes sont meillenres que les antres, mais plus vrases, non
4
pas.t»

Protagoras

4 Platon, Théctote, traduction I’Emile Chambry de 1967, publié¢ chez Garnier Freres, Paris, 167b.



Une idée peut étre meilleure relativement a une autre. Mais jusqu’ici, un égoisme général pourrait encore
étre ce 4 quoi mene au final la pensée de Protagoras : sans possibilité de vérité, tous et toutes
chercheraient dans une relative anarchie a satisfaire leurs intéréts. Alors le sophiste doit non seulement
bien défendre une idée, c’est-a-dire montrer, par la rhétorique, qu’elle est utile, mais il devrait en plus
montrer qu'elle est meilleure qu'une autre, en ce qu’elle améne la paix et la cohésion sociale. Pourquoi

ce critére ? Parce qu’il est utile | En effet, si je crois, comme Protagoras, que la vérité n’existe pas et que
seule la discussion est possible, alors je dois m’assurer qu’une société permet cette discussion. Une
dictature est impensable pour Protagoras. Non pas qu’elle soit mauvaise en soi. Ce serait prétendre
connaitre la vérité. Mais la dictature empéche la discussion citoyenne. C’est pourquoi la pensée de
Protagoras s’accorde fondamentalement bien avec la démocratie : ce systeme politique implique que
pour assurer ses lois, la société doit laisser libre cours aux discussions entre citoyens. Et toute
I'importance du travail du sophiste prend ainsi son sens. En effet, Protagoras enseigne, dit-il, la
persuasion, la rhétorique. Cet outil est une véritable arme : celui qui sait la manier pourra mieux
défendre ses idées et ainsi mieux convaincre les autres.

Au lieu de prendre la philosophie de Protagoras comme un relativisme général, on peut alors le voir
autrement : « Le relativisme devient en quelque sorte instrumental, en ceci qu'il n'est énoncé que pour résoudre le
caractére contradictoire de certains jugements nécessaires, mais inconsistants. Le relativisme se présente alors plutdt comme
une pratique politiqune qu’une doctrine sur la vérité 5. »

La démarche sophistique, pour Protagoras, est la suivante. Puisqu’il n’y a pas de vérité, alors les antilogies¢
sont nécessaires au discours. Sur toute chose, dit-il, il y a deux discours en contradiction (antilogie).
Essayez et prenez le sujet que vous voulez ; apres un peu de recherche, vous devriez rapidement
constater qu’il y a des pour et des contre. Des gens sont pour la peine de mort, d’autres contre. Certains
sont en faveur du suicide assisté, d’autres contre, etc. A I'image de la méthode socratique, c’est la
rencontre des arguments pour et des arguments contre que pourra naitre la véritable discussion.
Comme chez Héraclite, I'opposition des contraires est au centre de sa pensée. Plus les idées
contradictoires s’opposent, plus notre représentation du monde se précise (en regard de la paix et de
la cohésion sociale).

Ainsi, a défaut de trouver rationnellement la vérité, je peux 1) argumenter, a ’aide du discours double
(louer et critiquer chacune des positions) pour discerner les idées les plus utiles pour ma société, et 2)
persuader a I'aide de la rhétorique mes concitoyens pour arriver au final a 3) fonder des lois et ainsi
sortir de I’état de nature, anarchique, ou regne la terreur, la dictature ou autre forme abusive de pouvoir.

« Je préfere caractériser ['objet que nous (les sociologues) étudions en termes d'action collective. Les gens agissent
ensemble. Les individus cherchent a ajuster mutuellement lenrs lignes d'action sur les actions des autres pergues
ou attendnes. On peut appeler action collective le résultat de tous ces ajustements. » 7 Howard Becker

Pour Protagoras, a défaut de la vérité, mieux vaut la convention que la tyrannie. La sagesse n’est plus
socratique, dans la recherche de 'universel, ou platonique, dans la recherche de la forme, mais plutot
dans Jart de la persuasion au coeur des débats. La dialectique devient le combat d’opinions, 'universel
devient 'utile pour tel groupe ou telle société et le vrai devient le vraisemblable. Dans le Proagoras de
Platon, Protagoras décrit une fable, le mythe de Prométhée, qui peut étre comprise comme une théorie

> Héloise Moysan-Lapointe, La 17érité cheg Protagoras, tiré de la revue Erudit, Volume 66, numéro 3, 2010, p.459-
667. utl : http://id.erudit.org/iderudit/045337ar

¢ En rhétorique, on parle d’antilogie quand deux idées sont en contradiction.

7 Howard Becker, (titre otiginal Outsiders: Studies in the Sociology of Deviancé), Outsiders. Etudes de sociologie de la déviance,
Meétailié, traduit par J.-P. Briand et ].-M. Chapoulie, Paris, 1985 (éd. originale 1963).



de Iévolution des sociétés humaines. La voici. Saurez-vous lier cette fable avec les éléments que nous
venons de voir ?

Extrait 18 : La Fable de Protagoras (320c a 322d)

« 11 fut jadis un temps ou les dieux existaient, mais non les especes mortelles. Quand le
temps que le destin avait assigné a leur création fut venu, les dieux les faconnerent dans les
entrailles de la terre d’un mélange de terre et de feu et des éléments qui s’allient au feu et a la
terre. Quand le moment de les amener a la lumiére approcha, ils chargérent Prométhée et
Epiméthée de les pourvoir et d’attribuer a chacun des qualités appropriées. Mais Epiméthée
demanda a Prométhée de lui laisser faire seul le partage. Quand je Paurai fini, dit-il, tu viendras
I’examiner. Sa demande accordée, il fit le partage, et, en le faisant, il attribua aux uns la force
sans la vitesse, (320¢) aux autres la vitesse sans la force ; il donna des armes a ceux-ci, les refusa
a ceux-la, mais il imagina pour eux d’autres moyens de conservation ; car a ceux d’entre eux
qu’il logeait dans un corps de petite taille, il donna des ailes pour fuir ou un refuge souterrain
; pour ceux qui avaient 'avantage d’une grande taille (321a), leur grandeur suffit a les conserver,
et il appliqua ce procédé de compensation a tous les animaux. Ces mesures de précaution
étaient destinées a prévenir la disparition des races. Mais quand il leur eut fourni les moyens
d’échapper a une destruction mutuelle, il voulut les aider a supporter les saisons de Zeus ; il
imagina pour cela de les revétir de poils épais et de peaux serrées, suffisantes pour les garantir
du froid, capables aussi de les protéger contre la chaleur et destinées enfin a servir, pour le
temps du sommeil, de couvertures naturelles, propres a chacun d’eux ; il leur donna en outre
comme chaussures, soit des sabots (321b) de corne, soit des peaux calleuses et dépourvues de
sang ; ensuite il leur fournit des aliments variés suivant les especes, aux uns ’herbe du sol, aux
autres les fruits des arbres, aux autres des racines ; a quelques-uns méme il donna d’autres
animaux a manger; mais il limita leur fécondité et multiplia celle de leurs victimes, pour assurer
le salut de la race.

Cependant Epiméthée, (321c) qui n’était pas trés réfléchi, avait, sans y prendre garde,
dépensé pour les animaux toutes les facultés dont il disposait et il lui restait la race humaine a
pourvoir, et il ne savait que faire. Dans cet embarras, Prométhée vient pour examiner le
partage ; il voit les animaux bien pourvus, mais ’homme nu, sans chaussures, ni couverture,
ni armes, et le jour fixé approchait ou il fallait 'amener du sein de la terre a la lumiere. Alors
Prométhée, ne sachant qu’imaginer pour donner (321d) a ’homme le moyen de se conserver,
vole a Héphaistos et a Athéna la connaissance des arts avec le feu ; car, sans le feu, la
connaissance des arts était impossible et inutile ; et il en fait présent a ’Thomme. I’homme eut
ainsi la science propre a conserver sa vie ; mais il n’avait pas la science politique ; celle-ci se
trouvait chez Zeus, et Prométhée n’avait plus le temps de pénétrer dans 'acropole que Zeus
habite et ou veillent d’ailleurs des gardes redoutables. Il se glisse donc (321e) furtivement dans
latelier commun ou Athéna et Héphaistos cultivaient leur amour des arts, il y dérobe au dieu
son art de manier le feu et a la déesse 'art qui lui est propre, et il en fait présent a ’homme, et
C’est ainsi que ’homme peut se procurer des ressources pour vivre. Dans la suite, (322a)
Prométhée fut, dit-on, puni du larcin qu’il avait commis par la faute d’Epiméthée.

XII. — Quand ’homme fut en possession de son lot divin, d’abord a cause de son affinité
avec les dieux, il crut a leur existence, privilege qu’il a seul de tous les animaux, et il se mit a
leur dresser des autels et des statues ; ensuite il eut bient6t fait, grace a la science qu’il avait,
d’articuler sa voix et de former les noms des choses, d’inventer les maisons, les habits, les
chaussures, les lits, et de tirer les aliments du sol. Avec ces ressources, les hommes, a 'origine,



vivaient isolés, et (322b) les villes n’existaient pas ; aussi périssaient-ils sous les coups des bétes
fauves, toujours plus fortes qu’eux ; les arts mécaniques suffisaient a les faire vivre ; mais ils
étaient d’un secours insuffisant dans la guerre contre les bétes ; car ils ne possédaient pas
encore la science politique dont Iart militaire fait partie. En conséquence ils cherchaient a se
rassembler et a se mettre en streté en fondant des villes ; mais quand ils s’étaient rassemblés,
ils se faisaient du mal les uns aux autres, parce que la science politique leur manquait, en sorte
qu’ils se séparaient de nouveau et périssaient.

Alors Zeus, craignant que (322¢) notre race ne fut anéantie, envoya Hermes porter aux
hommes la pudeur et la justice, pour servir de régles aux cités et unir les hommes par les liens
de 'amitié. Hermes alors demanda a Zeus de quelle maniére il devait donner aux hommes la
justice et la pudeur. Dois-je les partager, comme on a partagé les arts ? Or les arts ont été
partagés de maniere qu’un seul homme, expert en I'art médical, suffit pour un grand nombre
de profanes, et les autres artisans de méme. Dois-je répartir ainsi la justice et la pudeur parmi
les hommes, ou les partager entre tous ? — Entre tous, répondit Zeus ; (322d) que tous y aient
part, car les villes ne sauraient exister, si ces vertus étaient, comme les arts, le partage exclusif
de quelques-uns ; établis en outre en mon nom cette loi, que tout homme incapable de pudeur
et de justice sera exterminé comme un fléau de la société. »®

Critique de la théorie des idées

Que penserait Protagoras de la théorie des idées de Platon ? Premi¢rement, il dirait qu’elle n’est pas
vraie, mais peut-étre intéressante et, pourquoi pas, utile ? Je dois tout de méme souligner qu’en grand
philosophe qu’il est, Platon a pris soin d’écrire, a la fin de son A/égorie de la caverne, au livre 1711 de La
Républigue, que « seuls les dieux: savent si j’ai raison... » Toutefois, il va sans dire que les deux théories sont
en contradiction. Pour le philosophe, non seulement la vérité existe, mais elle est 'essence des choses,
c’est-a-dire le modele parfait d'un monde imparfait, physique, changeant et mortel, que nous habitons.
Les Idées dont Platon nous parle sont donc métaphysigues (au-dela du monde physique). La vérité existe
donc, et ’homme doit tenter de I'atteindre a I'aide de la dialectique.

De son coté, Protagoras soutient 'inverse, a savoir qu’il n’y a que le monde physique, et que ce dernier
permet chez P’homme des perceptions, qui deviennent opinions. Les opinions ne sont pas vraies mais
relatives a celui qui les énonce. Toutefois, les opinions ne peuvent que décrire une certaine réalité. En
cela aucune opinion n’est fausse. Alors 'opinion qui sera la mieux défendue, sera la plus solide. Mais
elle devra aussi étre utile : utile a sauvegarder un environnement ou la pratique de la rhétorique demeure
possible : la démocratie.

Pour I'un les lois sont justes si elles correspondent a I'Idée, a I'idéal de la justice, c’est-a-dire au modele
extra-humain qu’est 'ldée vraie ; pour I'autre elles seront justes sile débat et le consensus en démocratie
les ont décrites comme telles.

11.3 Aristote

Aristote est un grand philosophe, 'un de ces penseurs que I’histoire n'a pas oubliés | L’histoire des
idées nous le présente comme le célebre éléve de Platon qui accorda son rationalisme avec le monde

8 Platon, Profagoras, BEuvres completes, Tome 11, traduction d’Emile Chambry de 1934, publié chez Garnier, Paris,
320c 2 322d.



sensible. En ce sens, Aristote est le pere de la science et, plus précisément, de empirisme. L histoire
générale nous le présente comme le précepteur d’Alexandre le Grand et fondateur du Lycée.

Aristote serait né en -384, a Stagire, en Macédoine. Son pére fut le médecin personnel du roi Amyntas
IIT de Macédoine, pere de Philippe II. Aristote se lie d'amitié avec ce dernier alors qu’il est encore
jeune. Puis il part pour Athénes, en 366, pour devenir académicien a I’école de Platon. 1l y reste 20 ans.
11 sera ainsi 'ami de Platon et un enseignant a ’Académie. Apres la mort de Platon, Aristote n’est pas
choisi pour le remplacer. Il quitte alors Athenes, se livre a sa passion, la biologie, puis devient le
précepteur d’Alexandre le Grand, fils de son bon ami Philippe II. Nous sommes alors en -343,
Alexandre a 13 ans. Suite a la mort de Philippe 11, en -3306, Aristote retourne a Athénes et y fonde sa
propre école : le Lycée (son école est dans le quartier du Lycée, prés du portique d’Athénes dédié a
Apollon Lycien, dieu de la lumiere). On Pappelle également Perzpatos, car, suivant Aristote qui aimait se
promener, on s’y balade en philosophant.?

Le Lycée contient une grande bibliothéque et un musée d’histoire naturelle. On y étudie la philosophie,
les sciences (Aristote y fonde la zoologie), 1a logique (il fonde la logique formelle), les langues, les arts
et la gymnastique.

A la mort d’Alexandte le Grand, Aristote, alors considéré comme un ennemi de la Cité, quitte Athénes
pour se réfugier a Chalcis. Il meurt sur cette ile ’Eubée, en -322, 2 62 ans.

Aristote philosophe

11 est difficile de parler d’Aristote sans le comparer a son maitre Platon. Du point de vue de la
connaissance, on retient d’Aristote qu’il s’éloigne de son maitre : il n’y a pas deux mondes mais bien
un seul'?. Il n’y a donc pas d’autres options : la vérité se trouve dans le monde qui nous entoure, le seul
monde, le vrai. Nul besoin, donc, de poser ’hypothése d’'un monde métaphysique. Le monde physique
suffit.

Extrait 19

Aristote, la métaphysique :

« Venons-en a ceux qui posent les Idées comme causes. D’abord, cherchant a appréhender les
causes des étres qui nous entourent, ils ont introduit d’autres réalités en nombre égal a ces
étres [...]. La plus importante question a poser, ce serait de demander quel concours enfin
apportent les idées aux étres sensibles [...]. En effet, elles ne sont pour ces étres causes d’aucun
mouvement, ni d’aucun changement. » !

Ainsi, pour Aristote, le grand probléeme de la théorie de la connaissance de Platon, c’est que pour
chaque étre il existe un modele (extra-humain, métaphysique). Donc, le cheval possede son modele
dans le monde des idées, mais Iidée du cheval aussi posséde son modele, et telle variante de I'idée du
cheval aussi. Par conséquent, on dédouble le monde et ses idées a Iinfini. Pour Aristote, il n’est pas
nécessaire de se laisser entrainer dans un tel imbroglio. L’étude du monde sensible devrait suffire a
rendre compte du monde et de ses vérités. C’est ce que cette section va démontrer.

9 Peripatetikds est un terme grec qui signifie « qui aime se promener ».

10 Faut-il rester fidele a son maitre ? Aristote « ... : 2érité et amitié nous sont chéres lune et lautre, mais ¢'est pour nous
[philosophe] # devoir sacré d'accorder la préférence a la vérité ». Atistote, Fithique a Nicomague, traduction de Jules Tricot
de 1959, 1096a.

1 Aristote, La métaphysigue, traduction de Jules Tricot de 1953, 990a.



L’étude de la nature

Le fait qu’Aristote ne fut pas

désigné pour succéder a Platon a RI STOTE
PAcadémie est peut-étre une
bonne chose car cela lui permit de
se consacrer a sa passion, les
sciences de la nature. Ce que 'on
appelle aujourd’hui la biologie.
Plus il étudia la nature, plus il se
conforma dans sa perspective, a
savoir qu’il est inutile de poser une
théorie des formes (des Idées)
puisque la réalité de toute chose se
trouve ici, dans les choses mémes.

« Linné et Cuvier furent mes
denx dienx;, [...] cependant, ils
Ctatent simplement des enfants
comparés a Aristote ».

Chatles Darwin

Pour mieux comprendre la nature,

Aristote entreprend de classer les
Aristote, né en trois cent quatre-vingt-quatre a Stagire en Ma-
cédoine et mort a Chalcis sur l'ile d’Eubée en trois cent vingt-
deux, est un philosophe phare puisqu’il va profondément mar-
taxinomie : il observe que le quer P'histoire des idées. Eléve de Platon, il fut ensuite célébre pour
monde physique se divise en deus, cette vision scientifique du monde qu’il développa. En' effét, Ar-
istote est intéressé davantage par la biologie que par les mathémati-
- o ) ques. Contrairement a son maitre; il est persuadé que c’est a-
air, terre...). Il divise ensuite le vec les sens, et non avec l'unique raison, que I'on chemine vers
vivant en deux, le végétal et la vérité.

Panimal. On peut continuer ainsi

connaissances qui s’y rapportent.
Il fait ce quon nomme une

le vivant et le non-vivant (roche,

('animal se divise en 3 catégories,

ce qui vole, ce qui marche et ce qui nage). Ce sont les sens, observation puis la raison qui permettent
de créer cette taxinomie. Aristote observe donc la nature rationnellement. Il reste un grand défenseur
de la raison. C’est elle qui permet de comprendre ce que nous donnent a penser nos sens. 1l est ainsi
plus fidele a Platon qu’a Protagoras: on peut universaliser le savoir pour chercher la vérité. Par
conséquent, au final, Aristote aussi cherche l'universel. Une vérité devrait étre acceptable par tous.
Toutefois, chez Aristote, cette vérité sera d’abord venue des sens (empirisme) puis traitée par le filtre
de la rationalité.

Pour Platon, plus on s’éloigne du sensible, plus on s’approche du monde intelligible. Aristote, lui,
cherche précisément a se rapprocher du sensible. D’ailleurs, a force d’observer, de peaufiner sa
taxinomie, il finit par comprendre que observation des senles caractéristiques physiques ne suffit pas a rendre
compte de la totalité d'un étre. En effet, décrire quelqu’un mesurant 1 metre 80, cheveux bruns, yeux bleus,

. ne suffit pas a le décrire complétement. En réfléchissant a ce probléme, Aristote en arrive a la
conclusion que ce n’est pas quune cause (caractéristiques physiques) mais bien quatre causes qui
arrivent a rendre compte entiérement d’un étre.



Les quatre causes

Evidemment, la cause matérielle est essentielle pour rendre compte d’une chose. Par exemple, si je
souhaite décrire 'objet « chandail de laine », je vais commencer par démontrer qu’il est fait de laine !
Mais si je dis « cette chose est faite de laine », cela reste trop partiel pour décrire cette chose. On pourrait
croire que je parle de mitaines de laine. .. Il faut donc ajouter un autre aspect d’un étre, sa cause formelle
: sa forme. Cette laine est tricotée dans la forme du haut d’un corps humain, un torse, avec des bras et
un col ou 'on peut passer la téte. Dans cet exemple, Pobjet « chandail de laine » est encore mieux décrit.
Pourtant, tout n’est pas encore dit. Ce chandail n’est pas arrivé par magie :

® Quelqu'un en a eu l'idée, le projet (cause formelle)

® A pris de la laine (cause matérielle)

® DPuis est passé a Paction, a coups d’aiguilles a tricoter (cause efficiente)
Ainsi la cause matérielle (laine) et formelle (chandail et individu qui le pense et le fait) sont déja
beaucoup plus précises pour rendre compte d’un étre, mais il ne faut pas oublier le passage de I'idée a
lobjet, la cause efficiente.

Avant de voir la quatriéme et derniere cause, soulignons un détail important : Aristote dira que la
maticre contient des formes en puissance. C’est a dire que le bloc de pierre contient en puissance la
statue... ou encore que la pelote de laine contient en puissance le chandail. Aristote explique ainsi le
changement :

Extrait 20

« [Les présocratiques devaient|, pleins d’embarras, avouer que I'un est multiple, comme s’il
n’était pas possible que la méme chose fit une et multiple, sans revétir par-la deux caractéres
contradictoires : en effet, il y a 'un en puissance et I'un en acte. [...] Les anciens s’égaraient
dans Pétude [...] du changement ; [...] il aurait suffi de regarder la nature pour dissiper leur
méprise. »12

La puissance est cette prédisposition a recevoir une forme. Si on résume, une méme chose (la pelote de
laine) peut étre I'un en puissance (le futur chandail de laine) et 'un en acte (le chandail de laine terminé).
La laine contient donc en puissance le bonnet de laine, les mitaines, la couverture, le chandail, etc.

Toutefois, dire que le chandail est matiere, forme et efficience n’est pas encore suffisant. Il faudra
ajouter une quatriéme et derniere cause, la cause dite finale. On pourrait la résumer en affirmant que
cette derniére est le but ou la fin de objet. A quoi servira le chandail de laine ? A garder le haut du corps
au chaud par temps froid. C’est sa cause finale. Ce a quoi elle sert finalement. Avec cette quatriéme cause
nous obtenons, selon Aristote, un tableau complet d’un étre. Les philosophes diront son essence. Ce qui
lui appartient en propre. Pour décrire entiérement le chandail de laine on dira donc qu’il est matiere
(laine), forme (idée du chandail, projet), mouvement, force motrice ('action de le tricoter, cause
efficiente) et but (il sert a garder au chaud).

Cause matérielle
Cause formelle
Cause efficiente
Cause finale

12 Aristote, Physigne, tome 1, 3e édition, traduction de Henri Carteron, Ed. Les Belles Letttes, 1961, p-33 et 38.



La dernicre cause est peut-étre celle qui permettra le plus d’entrer en philosophie. C’est-a-dire qu’a
partir du « but » d’un étre, Aristote pourra en faire découler son sens. A partir de ce sens, on pourra en
dériver des définitions comme le bien. Ainsi, si ce chandail de notre exemple garde effectivement au
chaud, on pourra alors dire qu’il est bon : il réalise son potentiel, il atteint son essence véritable.

La téléologie
« Tout ce qui dépend de l'action de la nature est par nature aussi bon qu’il peut I'étre. »
Aristote

L’étude des buts, de la finalit¢é d’une chose, est la téléologie. Lorsque cette science s’intéresse a
I’'Homme, elle devient une éthique. Ainsi, pour savoir si tel individu est bien, ou fait le bien, il faudrait
savoir s’il réalise son plein potentiel. Par exemple, pour Aristote, le souverain bien (le bien ultime, final)
est le bonheur, voulu pour lui-méme. Pour se réaliser pleinement, ’lHomme, comme le chandail de
laine, doit actualiser son potentiel qui est d’abord e puissance en lui. Mais si on sait que la fin du chandail
est de garder au chaud, c’est parce qu'on connait sa caractéristique principale, la laine. Il faudrait donc
connaitre la caractéristique principale de ’homme pour connaitre son essence. Pour Aristote, "Homme
est un animal rationnel. Cest donc la raison qui définit le mieux I’étre humain. I’Homme peut faire une
foule de choses, comme courir ou tricoter, mais c’est quand on pense (raison) que 'on réalise le plus
notre potentiel. La raison est sagesse ou prudence quand elle sert a penser ou réfléchir / juste milien
dans nos actions.

Un homme trop courageux (téméraire) ou pas assez courageux (peureux) n’est pas a la hauteur de
I’animal rationnel que 'on est. Mais celui qui réfléchit, qui utilise sa raison, la prudence, pour penser le
juste milieu, qui sera « justement » courageux, il fera le bien. Faire le bien, chercher le juste milieu,
conduira ’THomme vers le bonheur, donc vers son but. La démarche téléologique c’est donc expliquer
un phénomene, un étre, a partir de son but, de sa finalité. Mais comment exactement est-ce que la
raison retient et ordonne toutes ces informations qui deviendront des connaissances ?

Tout d’abord, il faut comprendre que pour Aristote, I'activité philosophique prend racine dans ce qu’il
appelle la vie contemplative ou théorétique. Contempler signifie observer attentivement. Pour Aristote,
C’est la plus haute activité, c’est I'activité du sage.

Extrait 21 : La vie contemplative ou la vie théorétique

« [...] en premier lieu, cette activité [la rationalité] est la plus haute, puisque l'intellect est la
meilleure partie de nous-mémes et qu'aussi les objets sur lesquels porte l'intellect sont les plus
hauts de tous les objets connaissables. Ensuite elle est la plus continue, car nous sommes
capables de nous livrer a la contemplation d'une maniére plus continue qu'en accomplissant
n'importe quelle action. Nous pensons encore que du plaisir doit étre mélangé au bonheur ;
or l'activité selon la sagesse est, tout le monde le reconnait, la plus plaisante des activités
conformes a la vertu ; de toute fagon, on admet que la philosophie renferme de merveilleux
plaisirs sous le rapport de la pureté et de la stabilité, et il est normal que la joie de connaitre
soit une occupation plus agréable que la poursuite du savoir. De plus, ce qu'on appelle la pleine
suffisance [avtapueta] appartiendra au plus haut point a l'activité de contemplation : car s'il est
vrai qu'un homme sage, un homme juste, ou tout autre possédant une autre vertu, ont besoin
des choses nécessaires a la vie, cependant, une fois suffisamment pourvu des biens de ce genre,
tandis que I'homme juste a encore besoin de ses semblables, envers lesquels ou avec l'aide
desquels il agira avec justice (et il en est encore de méme pour 'homme tempéré, 'homme



courageux et chacun des autres), 'homme sage, au contraire, fat-il laissé a lui-méme, garde la
capacité de contempler, et il est méme d'autant plus sage qu'il contemple dans cet état
davantage.’3 »

Le syllogisme

Ensuite, pour Aristote, la raison est une caractéristique innée. C’est grace a elle que 'on peut « traiter »
I'information venue des sens. Tout débute par linduction. Contrairement aux autres animaux,
I’'Homme retient de ses expériences. C’est ce qui fait que 'enfant qui voit pour la troisiéme fois un chat,
commence a comprendre le concept « chat ». Chaque phénomene vécu laisse un souvenir et
P’accumulation de ses souvenirs est ce qu’Aristote nomme Pexpérience. L’induction, que nous avons
déja examinée au chapitre 0, est précisément cette forme de connaissance ou un phénomene, répété
un certain nombre de fois, permet de devenir une généralité : un savoir universel. Par exemple, telle
roue est ronde, telle autre aussi, et toutes celles que j’ai vues auparavant aussi, donc toutes les roues
sont rondes.

Extrait 22 : Aristote Seconds Analytiques - 99b

« Il est donc clair que nous ne pouvons pas posséder une connaissance innée des principes, et
que les principes ne peuvent non plus se former en nous alors que nous n'en avons aucune
connaissance, ni aucun babitus. C'est pourquoi nous devons nécessairement posséder quelque
puissance de les acquérir, [...]. — Or c'est la manifestement un genre de connaissance qui se
retrouve dans tous les animaux, car ils possedent une puissance innée de discrimination que
l'on appelle perception sensible. Mais bien que la perception sensible soit innée dans tous les
animaux, chez certains il se produit une persistance de l'impression sensible qui ne se produit
pas chez les autres. Ainsi les animaux chez qui cette persistance n'a pas lieu, ou bien n'ont
absolument aucune connaissance au-dela de l'acte méme de petcevoit, ou bien ne connaissent
que par le sens les objets dont I'impression ne dure pas [tous les animaux sauf 'Homme]; au
contraire, les animaux chez qui se produit cette persistance [’Homme] retiennent encore, aprés
la sensation, l'impression sensible dans I'ame.

Et quand une telle persistance s'est répétée un grand nombre de fois, [...] de la sensation vient
ce que nous appelons le souvenir, et du souvenir plusieurs fois répété d'une méme chose vient
l'expérience, car une multiplicité numérique de souvenirs constitue une seule expérience. Et
c'est de I'expérience a son tour (c'est-a-dire de l'universel en repos tout entier dans I'ame
comme une unité en dehors de la multiplicité et qui réside une et identique dans tous les sujets
particuliers) que vient le principe de l'art et de la science, de l'art en ce qui regarde le devenir,
et de la science en ce qui regarde I'étre.

Nous concluons que ces habitus ne sont pas innés en nous dans une forme définie, et qu'ils ne
proviennent pas non plus d'autres babitus plus connus, mais bien de la perception sensible.
C'est ainsi que, dans une bataille, au milieu d'une déroute, un soldat s'arrétant, un autre s'arréte,
puis un autre encore, jusqu'a ce que l'armée soit revenue a son ordre primitif : de méme I'ame
est constituée de fagon a pouvoir éprouver quelque chose de semblable.

]

13 Aristote, Ez‘/ﬂ'que a Nicomaque, X, 7 (1177a 1178a) traduit en 1959 par Jules Tricot.



11 est donc évident que c'est nécessairement l'induction qui nous fait connditre les principes,
car c'est de cette fagon que la sensation elle-méme produit en nous l'universel. » 14

1l faut noter ici que Phabitus dont patle Aristote n’est pas I’ « habitude » mais bien une disposition
intellectuelle qui autorise ou permet la connaissance. Ainsi le souvenir des sensations, I'expérience, fait
naitre les conditions de la connaissance en nous.

Mais ce n’est pas tout. Une fois qu'une connaissance est universalisée (toutes les roues sont rondes),
cette connaissance permet de créer de nouvelles connaissances par la déduction, qu’Aristote appelle le
syllogisme. Le syllogisme est un raisonnement sous forme de déduction qui contient trois termes. A
partir d’'une généralisation (connaissance universelle), et d’un fait particulier, je produis une nouvelle
connaissance.

P1) Toutes les roues sont rondes.
P2) Cette chose est une roue.
C) Donc cette chose est ronde.

Ce qui était un art chez Socrate, le dialogue, la dialectique, qui permet de partir du particulier vers
l'universel puis de créer de nouvelles connaissances, devient une science chez Aristote. C’est lui qui
développe la logique formelle, qui explore et définit la structure des raisonnements.

Extrait 23

« Mais si le bonheut est une activité conforme a la vertu, il est rationnel qu'il soit activité
conforme a la plus haute vertu [la raison], et celle-ci sera la vertu de la partie la plus noble de
nous-mémes. Que ce soit donc l'intellect ou quelque autre faculté qui soit regardé comme
possédant par nature le commandement et la direction et comme ayant la connaissance des
réalités belles et divines, qu'au surplus cet élément soit lui-méme divin ou seulement la partie
la plus divine de nous-mémes, c'est I'acte de cette partie selon la vertu qui lui est propre qui
sera le bonheur parfait. Or que cette activité soit théorétique, c'est ce que nous avons dit. » 15

Ainsi, 'observation démontre, pour Aristote, que, du point de vue de la téléologie, le bonheur est le
but chez ’Homme. Aristote 'appelle le Souverain bien. C’est-a-dire le bien ultime. Et pour I'atteindre,
I’'Homme doit utiliser ce qui le caractérise le mieux, sa raison. La bonne utilisation de la raison, Aristote
la nomme la prudence. Ainsi, étre vertueux c’est utiliser la prudence, la raison pratique, pour bien
mesurer ses actions.

L’exemple de la justice

Nous avons vu ensemble la conception de la justice de Platon : une idée métaphysique, un idéal, un
modele qui ne peut étre atteint que par la raison « pure », cette rationalité qui se coupe des sens. Mais
que serait la justice pour Aristote ? C’est "observation qui devrait nous y mener. Or Pexpérience montre
que ’homme doit tendre vers le bonheur, et que pour y arriver, il doit développer ses vertus de fagon
«juste », avec la prudence, lintelligence pratique. Par exemple, celui qui désire étre courageux, mais qui
se lance a 'eau pour sauver un ami sans méme savoir nager, est trop courageux : il est téméraire. Celui
qui n’ose rien faire pour venir en aide a celui qui se noie est poltron : il manque de courage. La prudence
chez le sage qui pratique la vie contemplative, devrait nous aider a atteindre le juste milien. Le juste

14 Aristote, Seconds analytiques, 99b — 100b : L'apprébension des principes ; Traduit en 1939 par Jules Tricot,
15 Tbid.



équilibre... 'équité | C’est donc cela la justice, chez Aristote : I'art du juste milieu, de I’équilibre, rendu
possible grice a la vie théorétique, la prudence. Si nos actions peuvent contenir du « trop » ou du
« manquant », alors c’est grace a la prudence qu’il nous sera possible d’atteindre le juste équilibre. La
justice comme équité, voila la justice pour Aristote. Si tel individu a volé, une peine juste sera une peine
proportionnelle a son vol. Justice serait ainsi rendue, si la peine est équilibrée par rapport au vol. Le
juste, Cest égal, c’est pour lui une évidence qui se présente a I’esprit par 'expérience.

En conclusion, pour Aristote, c’est par I’étude du monde et l'utilisation de nos sens, par I'observation
puis la logique et la vie contemplative que 'on parvient a connaitre. C’est par 'empirisme que 'on peut
connaitre le monde. Nos sens nous informent d’une perception, la mémoire conserve ces impressions
et, par un mouvement d’induction, I'expérience se développe. Les quatre causes nous aident ensuite a
y voir plus clairement et, avec la téléologie, la prudence et la logique, "THomme peut explorer tous les
savoirs sans qu’il ait besoin de poser un deuxieme monde (comme Platon le fait) qui soit métaphysique.

11.4 Quatre positions fortes sur la connaissance

Pour récapituler, je vais ici tenter de séparer par penseurs les grandes idées liées a la connaissance
vues jusqu’ici.

Socrate

Pour « le pere de la philosophie », la connaissance est avant tout une trés humble sagesse, humaine et
non divine, la simple ignorance : je sais que je ne sais rien. Tout au plus, grice a un travail sophistiqué
de la raison!, je peux tenter de montrer a mes semblables qu’ils savent moins qu’ils ne le croient.
Comme le démontrent souvent les dialogues de jeunesse de Platon, chercher I'essence des choses ne
conduit pas toujours a la certitude de la vérité mais conduit au moins a une sagesse humaine, humble,
qui appelle une quéte rationnelle et infinie de la vérité qui devrait toujours mener a plus de sagesse et
moins de bétise : chercher I'essence ou la définition universelle des concepts nous aide a voir plus
clairement les problemes, par conséquent, nous aide a mieux y répondre. C’est avec la rationalité, la
réfutation et la dialectique qu’on y arrive. La connaissance de soi est une invitation pour I’ame a regarder
dans la bonne direction. La dialectique serait le moyen, et le but serait de s’éduquer, c’est-a-dire prendre
soin de son ame.

Application, exemple de la justice : cette idée est un concept qui mérite d’étre défini. A Iaide de la
dialectique, Socrate discute avec ses concitoyens afin de définir ce concept, ainsi que tous les concepts
que l'idée de justice pourrait contenir. On recherche une définition universelle. Peut-étre que la
discussion menera a 'aporie. Mais qu’importe, elle doit pourtant avoir lieu. Apres tout, « une vie sans
examen ne vaut pas la peine d’étre vécue ».

Platon

Le célebre éleve de Socrate reprend d’abord les idées du maitre, mais, plus vieux, Platon ira plus loin.
11 fera dire a son maitre des choses qu’il n’a probablement jamais dites!”. En effet, la théorie des Idées
et I’ Allégorie de la caverne seraient des idées de Platon. I’éleve qui cherche a dépasser le maitre ? En tout
cas sa conception de l'essence des choses et de I’éducation va plus loin que celle de son maitre.
L’essence d'une chose, son Idée, existe bel et bien au-dela du monde physique. Elle est le modele. Ainsi,
toute action juste n’est juste que parce qu’en elle se retrouve un élément de la « vraie » justice, 'Idée de

16 On pourrait ajouter que c’est aussi par un travail de séduction. Socrate séduit et bouleverse. Ainsi, au rigoureux
travail de la raison il faudrait ajouter ’Eros. C’est 1a la theése de Pierre Hadot dans son Elgge de Socrate.
17 Voir sur ce sujet I-A Dorion, Socrate, coll. Que sais-je, PUF, 2011



justice, le modele qui existe dans le monde des Idées. Cette Idée de la justice est méme plus réelle que
sa copie terrestre. 11 s'ensuit que le corps nous meéne vers Popinion et que la raison seule peut nous
mener hors de la caverne, sur la route du monde intelligible : la véritable éducation. Platon est un vrai
rationaliste et un idéaliste.

Application, lexemple de la justice : cette idée doit mener, comme chez Socrate, a I'universel. Qui
plus est, c’est la forme, I'idéal de la justice qu’on recherche. Cette idée métaphysique servirait, une fois
trouvée, de modele a suivre pour construire un monde plus juste. Si I'action correspond exactement a
I'Idée de la justice, alors seulement elle sera juste.

Protagoras

Pour Protagoras il n’y a que le corps, et celui-ci nous fournit des perceptions. « L’Homme est la mesure
de toute chose » signifie alors qu’il n’y a que des perceptions qui, une fois intellectualisées, deviennent
nos opinions. La joute oratoire permet alors de dégager les opinions meilleures, utiles, pour le bon
fonctionnement de la société. La sagesse du sophiste est alors la rhétorique, I’art de la persuasion.

Application, exemple de la justice : Cest la rhétorique, maitrise de ’art oratoire, du dialogue, qui
permettra aux citoyens de délibérer au sujet de ce qui est juste ou non. L’idée qui semblera la plus juste
pour tous, pour l'intérét de la cité, Pemportera. Ce ne sera pas la « vérité » sur la justice, mais bien I'idée
qui 'incarne le mieux pour le moment.

Aristote

Pour arriver a la connaissance, Aristote pense qu’il faut étudier le monde sensible. La vérité est dans les
choses, et non dans un ciel des Idées métaphysiques. A partir de 4 causes, on peut rendre compte d’un
phénomene, d’un objet ou de ’'Homme. La téléologie, I’étude des finalités, permet de définir le but
d’un étre. Pour les concepts humains, comme le bien ou la justice, c’est la raison qui y parviendra a
l'aide de la logique, des syllogismes. La fin de '"Homme étant pour Aristote le souverain bien, le bien
sera donc d’actualiser son potentiel (la sagesse, la prudence). On arrive donc a tout connaitre, méme
les problémes humains fondamentaux, par 'empirisme, la téléologie et le syllogisme.

Application, l'excemple de la justice : La caractéristique fondamentale de ’homme, la raison, devient
prudence et permet de trouver le juste milieu en tout. Ainsi en va-t-il pour la justice. La justice c’est
I’équité, le juste milieu. Trouver ce juste milieu est possible précisément grace au fait que ’homme est
capable de raisonner.

11.5 Conclusion

Comme tu peux maintenant le constater, la connaissance humaine (ses possibilités, ses limites, ses
objets) reste une question ouverte. Qui sait si le savoir peut étre vrai (Platon, Aristote), universalisable
(Socrate) ou relatif et langagier (Protagoras)... ? Le grand Platon avait une formule bien sage pour
qualifier sa conception du savoir, sa théorie de la connaissance : Les dieux seuls savent si j'ai raison. En
effet, qui peut dire laquelle de ces conceptions de la connaissance est la bonne ? Mais la question
demeure d’actualité. En ces temps ou le savoir religieux est remis en question par beaucoup ; en ces
temps ou le savoir scientifique est remis en question par la religion ; en ces temps ou le savoir
philosophique est redouté, jugé trop difficile, en ces temps ou 'on souhaite des raccourcis, des formules
simples, des « vérités » faciles et déja toutes prétes ; ou les fils de nouvelles sur les médias sociaux
contiennent des « fausses nouvelles » ou des Zweets suspects provenant du président Trump ; il est

encore et toujours pertinent de se poser la question : comment arrive-t-on au savoir, a la connaissance
?



Comme tu le sais, les connaissances sont indispensables | Elles sont a la base de toutes nos lois, de nos
politiques, de nos facons de faire et de notre avenir. Pensons a la question de 'environnement. Les
connaissances dans ce domaine nous permettent aujourd’hui de conclure a une bien triste certitude :
les changements climatiques sont une réelle menace et posent de grands défis a 'humanité. La tres
grande majorité des scientifiques croient que ’lHomme joue un role important dans le réchauffement
de la planéte. Pourtant, certains n’y croient tout simplement pas. Une minorité de climatosceptiques
pensent quiil n’y a pas de changements climatiques. On peut ici penser que leur opinion est sans
fondement rationnel, trés loin d’une véritable démarche scientifique. Une majorité de climatosceptiques
pensent que 'Homme n’est pas la cause des changements climatiques. L’enjeu est majeur : si "THomme
est responsable des changements climatiques, alors il faut absolument diminuer nos activités polluantes.
Si PHomme n’est pas responsable, alors 2 quoi bon faire 'effort de diminuer les activités polluantes ?
Evidemment, beaucoup de grandes entreprises préferent adopter le point de vue climatosceptique.
Cest plus rentable économiquement. A mon humble avis, sachant que 90% des scientifiques du climat
sont d’accord sur les causes du réchauffement climatique'® ("Homme ), il est génant d’étre
climatosceptique aujourd’hui. Vois-tu comme la recherche sérieuse de la connaissance peut influencer
lavenir de ’'humanité ? L’importance de dépasser la simple opinion pour arriver a la connaissance est
fondamentale.

Les réflexions sur les valeurs environnementales doivent-elles étre philosophiques, religieuses,
politiques, scientifiques, économiques ? Comment doit-on penser les politiques de demain face a ces
enjeux ? Comment les connaissances sur les changements climatiques ET les valeurs, les lois et
politiques doivent-elles s’articuler ? Par I'empirisme ? Le rationalisme ? Le relativisme pratique et
démocratique ? La vie contemplative ? Le débat est encore ouvert, mais ces anciens nous ont donné
des armes pour le penser. A vous, 2 moi, 4 nous de s’en saisir et de développer notre opinion sur ce
sujet. De quelle facon vas-tu penser le monde ?

O

Si vous souhaitez tester votre compréhension de ce chapitre, essayez de répondre aux 10 questions a
choix de réponse sur notre site Internet www.explorateursidees.com

18 John Cook, Naomi Oreskes, Peter T Doran, William R L. Anderegg, Bart Verheggen, Ed W Maibach, | Stuart
Catlton, Stephan Lewandowsky, Andrew G Skuce & Sarah A Green (2016) Consensus on consensus : a synthesis of
consensus estimates on human-cansed global warming ; publié le 13 avril 2016 par IOP Publishing Ltd / Environmental
Research Letters ; Volume 11, Numéro 4.






